Articulos Originales

Revista del Archivo General de la Nacién 2024; 39(2); 7-27

El Museo Nacional del Peru como tecnologia de
poder colonialista, 1826-1828

Jeremy Dioses Campatia'
Resumen

En este trabajo analizaremos la agencia del Museo Nacional del Perti en su génesis
y sus primeros afios de existencia, con el objetivo de examinar las permanencias
del pensamiento colonial y su injerencia en la desarticulacion del sujeto autoctono
mediante la separacion de dicho sujeto de su materialidad. En este sentido, la
originalidad del texto no se encuentra en las discusiones ya desarrolladas por
peruanistas sobre la descolonizacion, sino en el analisis del colonialismo y su
injerencia en la mencionada separacion entre el sujeto autoctono y su materialidad
durante el siglo XIX. Asimismo, la preocupacion por explorar esta realidad subjetiva
ha sido motivada por las discusiones tedricas ya existentes sobre la necesidad de la
produccion epistemoldgica para la existencia del sujeto.

Palabras claves: museo nacional, colonialismo, fetichismo, materialidad autdctona.

The National Museum of Peru as a technology of colonialist power,
1826-1828

Abstract
In this paper, we will analyze the agency of the National Museum of Peru in its

genesis and its first years of existence, with the aim of examining the permanence
of colonial thought and its interference in the disarticulation of the autochthonous

1 Magister en Historia por la Universidad Federal Juiz de Fora, Minas Gerais, especializado en narrativas e
imaginarios. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7003-1377. Correo electronico: jdiosescampana@gmail.com

Citar como: Dioses, J. (2024). El Museo Nacional del Perti como tecnologia de poder colonialist
1826-1828. Revista del Archivo General de la Nacion, 39 (2), 7-27. DOI:
https://doi.org/10.37840/ragn.v39i2.171

Recibido: 31/03/2025. Aprobado: 17/04/2025. En linea: 25/07/2025.



Revista del Archivo General de la Nacion 2024; 39(2); 7-27 Jeremy G. Dioses Camparfia

subject through the separation of this subject from its materiality. In this sense, the
originality of the text is not to be found in the discussions already developed by
Peruvians on decolonization, but in the analysis of colonialism and its interference in
the aforementioned separation between the native subject and its materiality during the
nineteenth century. The concern to explore this subjective reality has been motivated
by the already existing theoretical discussions on the necessity of epistemological
production for the existence of the subject.

Keywords: national museum, colonialism, fetishism, indigenous materiality
Introduccion

Los museos en el siglo XIX, fenomeno social de origen occidental, fueron instituidos
como paradigma en América. Este hecho represent6 la aplicacion de una técnica de
control colonial que, por su naturaleza, intentaba validar las costumbres occidentales
sobre las autdctonas a través de la creacion de imaginarios sobre los componentes
de la sociedad en donde se yerguen, y en donde lo occidental se percibe como lo
civilizado y lo autdctono se considera atrasado. Por esta razon, los discursos que se
desarrollaron tanto en Europa como en América estuvieron en funcion de mantener
dicha jerarquizacion.

Pero, ;como se llevo a cabo en el ambito de los museos? A partir de las libretas de viajeros
—preservadas en las colecciones del Musée du Quai Branly, las exposiciones del Museo
Etnografico de Ginebra, y las fuentes sobre el Museo Nacional del Pert1 en el Archivo
General de la Nacion— se ha podido observar que estas fuentes, lo que comparten,
es la evidencia de la influencia del colonialismo sobre la materialidad autoctona, la
cual es operacionalizada en el lenguaje, cambiando los nombres (significantes) para
desvirtuar su significado. Y también por el fetichismo, que se incorpora para afectar a la
materialidad, convirtiéndola en un objeto valorizado por elementos como la antigiiedad,
lo «raro», el material, entre otros indicadores, pero dejando de lado aspectos rituales o
de otra indole, propios de su epistemologia originaria.

En efecto, la originalidad del presente trabajo se encuentra, precisamente, en la
incorporacion de espacios de discusion que atn no han sido objeto de un analisis
exhaustivo, a diferencia de aquellos estudios consolidados sobre el colonialismo
en otros ambitos de la sociedad peruana, entre los cuales sobresalen las valiosas
contribuciones de investigadores como Carmen Mc Evoy, Cecilia Méndez, entre otros.

El colonialismo occidental, como sistema de pensamiento, ha estado presente en
América desde la llegada de Colon hasta la actualidad. La primera representacion
cultural europea sobre el continente americano se encuentra en los escritos de
Cristobal Colon, especialmente en su diario y en la carta enviada a Luis de Santangel
en 1493. En estos textos se formaron los primeros imaginarios occidentales sobre los
habitantes del nuevo territorio, quienes mas tarde serian denominados «americanosy.
La carta a Santangel, al ser impresa y difundida en Europa, tuvo un papel clave en la



El Museo Nacional de Perti como tecnologia de poder colonialista, 1826-1828

construccion y propagacion de esa vision inicial del «Nuevo Mundoy. La construccion
de esta vision se realiz6 en detrimento de los pobladores autoctonos y sento las bases
para representaciones posteriores, las cuales mantuvieron esta misma logica.

Es importante mencionar que Coldn, ademas de ser el iniciador del colonialismo
occidental en América, introduce en estos contextos el modelo del explorador y
conquistador, el cual se manifiesta principalmente en el siglo XVI. Mas adelante,
este modelo va a cambiar, convirtiéndose en un explorador cientifico (siglo XIX),
un viajero y un aventurero, entre otros modelos que forman parte del perfil del
«colonizador blanco», concepto desarrollado por Akassi (2021).

Dicha afirmacion se sostiene en los puntos de encuentro existentes en la esencia de
estos arquetipos. El primer elemento es su capacidad de reflexionar sobre la realidad,
explicarla y ordenarla a partir de principios y valores creados en su sociedad, pues
la capacidad de reflexionar le permite ser «sujeto». El segundo elemento es que lo
«étnico» ha estado presente en el discurso de todos ellos, permitiéndoles sostener su
auspiciosa posicion en la estructura social; por esta razon, durante el siglo XIX hubo
personas que deseaban integrarse a este grupo étnico, entendido como «blanco»?. El
tercer elemento caracteristico es que todos estos arquetipos tenian el propdsito de
destruir la cultura autdctona, y la practica que les permitié consolidar sus intenciones
fue la construccion de un imaginario que atacaba, en diferentes niveles, a los no
europeos (autdctonos, africanos y asiaticos); no obstante, a los europeos se les
reservaba una posicion privilegiada en la estructura social®.

A partir de esta logica surgen preguntas fundamentales como: ;qué es, y quién
representa lo «civilizado»?, ;qué significa «ser humano»? Estas preguntas, propias del
contexto del siglo XIX, sirvieron como base para validar lo que podia ser considerado
conocimiento legitimo, y qué debia ser descartado, adjudicandoles categorias como
supersticion o hechiceria. Asi, se legitimaba como «civilizado» a quien se ajustara
a los esquemas occidentales, sucediendo lo opuesto con aquel que rechazara dichas
formas y continuara practicando sus propios esquemas culturales.

Es el «sujeto colonizador blanco» quien impone su propia forma de medir (dimensionar)
la realidad, desplazando y subordinando otras epistemologias inherentes a las

2 Realidad que puede ser observada en la omision de los origenes étnicos de algunos personajes de la
época como Clemente Palma, por ejemplo.

3 Para comprender mejor que los imaginarios son una invencion propia de cada civilizacion, utilizada

para interpretar la realidad, podemos analizar distintos ejemplos historicos. En el territorio que hoy
conocemos como Peru existieron cronistas autoctonos que cuestionaron las practicas de los europeos,
entre ellos Huaman Poma de Ayala y, en algunas partes de su obra, el Inca Garcilaso de la Vega, quien
también expreso criticas hacia los espafioles.
Sin embargo, esta vision critica no es exclusiva de América, pues también se encuentra en otras regiones
del mundo como el Japon actual. Entre las fuentes mas tempranas que describen a los europeos de manera
negativa se encuentran el Nihon Shoki, el Namban Jinbutsu Shi («Cronica de los personajes barbaros del
sur») y otras obras. En estos textos, los europeos son retratados con caracteristicas fisicas inusuales y
costumbres consideradas toscas, reflejando la percepcion que se tenia de ellos en ese contexto.



Revista del Archivo General de la Nacion 2024; 39(2); 7-27 Jeremy G. Dioses Camparfia

sociedades no europeas. Esta imposicion no solo afectd el ambito del pensamiento y
la conceptualizacion del mundo, sino que también se manifesto en la interpretacion y
apropiacion de producciones materiales construidas bajo 16gicas ajenas a Occidente,
imponiéndoles otras narrativas. En este caso especifico, se refiere a la materialidad
perteneciente a las sociedades andino-amazoénicas*.

Asi, el colonialismo®, en su amplio espectro, no solo se compone de la creacion de
estos imaginarios (colonizacion de los imaginarios), sino también de la colonizacion
fisica y, con ella, la destruccion de las formas culturales autdctonas y la posesion de
sus bienes. Este ultimo punto generd una practica que se desarrolld constantemente
en los espacios coloniales peruanos, llegando a ser incluso reglamentada en el periodo
republicano.

Al respecto tenemos a Miguel Luque Talavan (2012) quien ha tratado sobre los
llamados «libros de las huacas» (espacios sagrados) en la época colonial y sobre
como el gobierno de la Corona ejercid un control sobre la materialidad enterrada
en el espacio invadido y dominado por los espafioles. En dicha investigacion, el
autor subraya la promulgacion de algunas leyes que nos parecen interesantes para
entender lo que seria, posteriormente, el espiritu de la legislacion del Estado peruano
republicano con respecto a las huacas. De las leyes comentadas en el texto, resaltamos
las siguientes:

«— Que en descubrir tesoros se guarde la forma desta ley» (Ley 1, Titulo 12,
Libro 8).

«— Que de los tesoros hallados en sepulturas, oques, templos, adoratorios,
0 heredamientos de los Indios, sea la mitad para el Rey, haviendo sacado los
derechos, y quintos» “ (Ley 2, Titulo 12, Libro 8).

«— Que el que hallare sepulturas las registre» (Ley 3, Titulo 12, Libro 8).

«— Que en el descubrimiento de tesoros, Guacas, enterramientos, y minas se
guarde con los indios lo ordenado con los Espafioles» (Ley 4, Titulo 12, Libro 8).
«— Que los Visitadores, ¢ Iglesias no tienen derecho a los tesoros, ni bienes de
Adoratorios, y Guacas, y el ganado se aplique al Rey» (Ley 5, Titulo 12, Libro 8).
«— Que no se traigan Indios a buscar sepulturas, ni hazer hoyos para sacar
tesoros» (Ley 14, Titulo 10, Libro 6).

A partir de estas normativas, se puede reconocer que la Corona espafiola tenia como
objetivo primordial la separacion del nativo y su creacion, que se manifiesta en esta
materialidad. Esto dio lugar, por tanto, a un acercamiento legal de los occidentales
y occidentalizados a la materialidad autdctona, lo que resulté en el desplazamiento
y la marginalizacion de sus creadores, asi como en la adquisicion legal de estas
manifestaciones culturales.

4  Clasificacion realizada por Javier Lajo (2005).
5 Sobre colonialismo, véase: Akassi, 2022: ------ ; Lajo, 2005: ------- ; Dioses, 2020: 5-15; Dioses &
Olender, 2023.



El Museo Nacional de Perti como tecnologia de poder colonialista, 1826-1828

Con la emergencia de la Reptiblica, no cambia la estructura social, lo cual se puede percibir
a través de los textos citados anteriormente. Una de las explicaciones que clarifican como
se estructura la realidad social posterior al periodo colonial, permitiendo su adaptacion a
nuevos contextos politicos y sociales, es la de John Scott (2011), quien afirma que esta
es el resultado de la confluencia de las estructuras institucional y relacional, funcionando
la primera como una norma que regula el comportamiento de los individuos y creando,
asimismo, un marco que permite a los individuos actuar, sometiéndose a esos limites.

La estructura institucional comprende, entonces, los grupos de expectativas normativas
que forman la organizacion esquelética de un sistema social. Las instituciones se
sostienen a través de una red de creencias entrelazadas y reglas de accion que se
mantienen en las mentes individuales como conocimiento disperso, y se reproducen o
transforman mediante la interaccion comunicativa (Scott, 2011: 159-).

Sin embargo, las normas no siempre son respetadas, por lo cual la estructura relacional
cumple un papel clave al reforzarlas y prevenir su desacato mediante incentivos morales,
logrando que los sujetos acaten las reglas, ya sea por obligacion o por conviccion moral. El
aspecto relacional de esta ultima, comprende patrones reales de asociacion y circulacion
entre agentes. La asociacion es «interaccion y comunicacion social recurrente» a través de
la cual se transmiten los mensajes y se transmiten las actitudes (Scott, 2011: 159).

Los estudios en historia de las instituciones confirman que la estructura social colonial
se mantuvo en la posindependencia, pudiendo mantenerse gracias a la continuacion
de las viejas instituciones, con tan solo cambios superficiales y por el mantenimiento
de las practicas sociales (Basadre, 1971). Asi, dentro de este espectro, se encuentran
las practicas en detrimento de la materialidad autoctona, las cuales fueron continuadas
por el Estado a través de su o6rgano: el Museo Nacional del Peru.

El Museo Nacional del Peri, su tiempo y sus agentes sociales

Fue creado en 1822 por José de San Martin, José Bernardo de Tagle, Bernardo de
Monteagudo y Mariano Eduardo de Rivero. Tanto por el contexto como por la estructura
social, heredada del periodo colonial, su naturaleza se orienta a tener como paradigmas
los esquemas occidentales que van a ayudar a definir sus dos grandes topicos: lo civilizado
y lo que es humano, entre otros de menor relevancia, que se discutian constantemente en
la época. Es decir, el museo sera un mecanismo de clasificacion de la realidad, utilizado
desde una plataforma de pensamiento o epistemologia occidental.

Lo descrito no es una realidad exclusiva del Estado peruano, sino lo comtn en la América
espafiola, tal como sefiala Tomas Pérez Vejo (2012) para el caso argentino, y el de otros
paises de la region, los cuales buscaban construir, a través de las emergentes disciplinas
académico sociales, un discurso que les permitiera relacionar su pasado con grupos étnicos
occidentales. Especificamente, lo relacionaban con el llamado grupo étnico «ario», el cual
no estd muy bien definido, pero que era considerado en el siglo XIX como una etnia
civilizada. Entonces, la relacion entre los arios y cualquier etnia autoctona era utilizada

11



Revista del Archivo General de la Nacion 2024; 39(2); 7-27 Jeremy G. Dioses Camparfia

como un aval ante las sociedades occidentales de que los Estados nacionales americanos
provenian de un pasado civilizado, y por eso los museos americanos se convirtieron
en espacios utilizados para exponer esta caracteristica que se atribuia a estos Estados
nacionales. Asimismo, este fenomeno sucedid en otros espacios de la sociedad.

Por sus propias caracteristicas, bibliotecas nacionales como las de México, Santiago
y Lima se convirtieron durante el siglo XIX en el refugio de eruditos historiadores y
bibliografos. Ellas hicieron posible los trabajos de Joaquin Garcia Icazbalceta y Mariano
Beristain en México; Manuel de Odriozola, José Toribio Polo, Manuel de Mendiburu y
Mariano Felipe Paz-Soldan, en el Pert; José Toribio Medina y Gabriel René Moreno, en
Chile. Dichas instituciones, lejos de convertirse en dinamicos centros de investigacion y
cultura, se constituyeron en una suerte de museos bibliograficos que terminaron realizando
el ideal inspirado en la Ilustracion de servir a «todas las personas» cultas, traicionando asi
su propuesta de atender a un mayor universo social (Guibovich, 2002: 581).

En lugar de transformarse en espacios que atendieran los intereses de toda la nacion, las
bibliotecas nacionales se convirtieron en instituciones elitistas que, lejos de representar
la diversidad cultural del pais, sirvieron para construir discursos hegemonicos sobre la
version criolla de la identidad nacional. Estos discursos, sin embargo, fueron formulados
desde la perspectiva de una ¢élite minoritaria que definid los aspectos del pasado a ser
preservados y el modo como debian ser interpretados. Al analizar este fenomeno en
un contexto mas amplio, podemos observar que no se trata de un caso aislado, sino de
un patrén que atraviesa todos estos espacios en América: sociedades de conocimiento,
bibliotecas y museos, entre otros agentes que operan en ese sentido. Entonces, estamos
frente a un fendmeno aun mas complejo de lo que se podria pensar inicialmente.

En adicion, Pérez Vejo (2012) menciona la relaciéon decimononica existente entre
Estados nacionales, museos y ciencia, existiendo otras variantes ademas de la triada
mencionada anteriormente pues, para existir, los museos necesitan las «busquedas de
tesorosy, las cuales van vinculando a los aventureros, expedicionarios y cientificos.
Esta ultima caracteristica es la que ha alimentado la colecciones tanto en el Peri como
en el resto de la América espafiola.

Podria pensarse que la emergencia del museo nacional constituye una sintesis de las
expresiones colonialistas que atacaban la materialidad autéctona, en un marco que le
otorga el caracter de cientifico. Esto se puede observar en la agencia de los miembros
del museo. Por esta razén, no es una casualidad el surgimiento de Mariano Eduardo
de Rivero®, quien, como depositario y reproductor del pensamiento colonial, asume
el cargo de director del Museo Nacional tras participar de su fundacion, en 1826. Es

6 Mariano Eduardo de Rivero provenia de una familia criolla de la ciudad de Arequipa, sus padres fueron
Antonio Salvador de Rivero y Aranibar, capitan del Ejército Real del Pert, y Maria Brigida de Ustariz y
Zuiiga. Estudio en el Seminario de San Jerénimo de Arequipa, al sur del Pert; continu6 su formacion en
Europa, especificamente, en la Academic Institution en Highgate de Londres, y en Paris. A partir de sus
origenes familiares y también de su formacion, sabemos que la agencia de Rivero fue propia de un depositario
y reproductor del colonialismo, encarnando la postura de los arquetipos explicados al inicio del texto.



El Museo Nacional de Perti como tecnologia de poder colonialista, 1826-1828

producto de su proximidad a la materialidad autdctona, que Rivero reproduce en su
obra de 1851 una vision occidental en detrimento de las poblaciones autdctonas. En
este contexto, hay evidencia de textos publicados que constituyen la continuacion de
otros correspondientes a periodos anteriores, y que abordan la materialidad autoctona
concebida como monumentos o «preciosidades gentilicasy’.

En este vasto universo de textos, el de Rivero ocupa un lugar destacado por ser el tinico
manual peruano sobre materialidad autéctona elaborado durante ese periodo. Aunque
su enfoque principal es la materialidad autdctona, el autor resalta la importancia de
disciplinas como la zoologia, la fisiologia, la botanica y la petrologia, entre otras, las
cuales, segun ¢él, habrian contribuido a la construccion de la historia. Dicha reflexion
no surge de manera aislada, pues Rivero se habia formado en Francia, en la Escuela
de Minas y en el Jardin Botanico, coincidiendo por ello su perspectiva con la vision
occidental, que incluye estos otros dominios:

Las investigaciones zooldgicas y fisiologicas, la botanica y la petrologia, forman la
base de la historia fisica de un pais y constituyen sus fastos, como las tradiciones
orales, monumentos, inscripciones y anales son los elementos indispensables para la
sintesis historica bajo el aspecto politico y moral. Como al historiador propiamente
dicho, cabe al antropologista 6 sea al historiador fisico, la estrecha obligacion de
no dejarse descarriar por preocupacion alguna, hacer uso cuerdo é imparcial de
los materiales que posee, buscar sinceramente la verdad, y admitirla sin hesitacion
una vez hallada, aun cuando por su naturaleza tendiese d desmoronar nociones
abrigadas desde la infancia y apoyadas en el dictamen universal (Rivero, 1851: 21).

En adicion, este texto busca comprender la posicion de los peruanos en el contexto
global y utiliza esta plataforma para argumentar que, aunque existen algunas
poblaciones consideradas atrasadas, los incas representan la principal evidencia para
consolidar la identidad del Pert como un Estado-nacién con un pasado civilizado.
Esta herencia, segun el texto, sigue presente en la sociedad peruana. Por esta razon,
en el discurso dirigido al Congreso de la Republica del Pert, al inicio del libro, el Dr.
Mariano Rivero y el Dr. Juan Diego Tschudi mencionan lo siguiente:

Siglos han transcurrido sin que el Peru posea una coleccion de sus antiguos
monumentos arqueologicos, que el tiempo, la codicia y supersticion destruyeron
en parte. Estos testigos mudos pero elocuentes, revelan la historia de sucesos
pasados y nos muestran la inteligencia, poder y grandeza de la nacion que
rigieron nuestros Incas (Rivero, 1851, p. s.n.).

7 En este sentido, han escrito diversos virreyes, asi como el «Inca» Garcilaso de la Vega (1609) y

Guaman Poma de Ayala (1615), entre otros. Es decir, los autores que escribieron sobre la materialidad,
usando otros términos, han estado presentes a lo largo de los periodos colonial y republicano.
Durante el siglo XIX, la produccion bibliografica sobre esta tematica aumenta considerablemente, y autores
como Pascal Riviale (2000) desarrollaron estudios relevantes al respecto. Asimismo, tenemos los diarios
de viajeros, entre ellos los de europeos como Jules Crevaux (1883), quien describe los objetos materiales
encontrados a lo largo de su recorrido por América mientras buscaba la mitica ciudad de «El Dorado».

13



Revista del Archivo General de la Nacion 2024; 39(2); 7-27 Jeremy G. Dioses Camparfia

Por lo tanto, las producciones materiales realizadas especificamente por los incas se
presentan como portadoras del legado de la civilizacion. De este modo, se refuerza
la idea de una supuesta inferioridad racial de los nativos, al tiempo que se destaca
la influencia de los pueblos arios en los incas como un factor que habria permitido
superar dicha condicion. Sobre todo, se enfatiza la relacion entre lo incaico y la
materialidad para construir un imaginario que valide al Estado peruano como portador
de la civilizacion.

Por todo lo expuesto, el libro Antigiiedades peruanas (1851), de Mariano Rivero
y Juan Diego Tschudi, es una de las obras mas significativas del siglo XIX, tanto
por su aporte al estudio de la materialidad autdctona como por su influencia en la
construccion del discurso sobre la identidad y la historia del Perd. Ademas, lo
mencionamos porque esta obra representa, en esencia, una proyeccion de la vision
del Museo Nacional del Pert, dado que fue escrita al final de la gestion de Rivero
como director de la institucion, estableciendo qué elementos del pasado debian ser
recordados y estudiados como parte del legado cultural del pais. Queda absolutamente
claro que, entre todas las posibles representaciones del pasado, se eligid priorizar
la materialidad inca como un medio para encajar en los paradigmas de civilizacion
impuestos por Europa.

En ese sentido, comenzamos a vislumbrar algunas ideas iniciales. El modelo de
sujeto autoctono civilizado, que podria ajustarse a los esquemas occidentales, es
representado por los incas. Sin embargo, no se trata de los incas reales ni de sus
verdaderos herederos, sino de una version idealizada que responde a los discursos
hegemonicos de la época y a las necesidades de legitimacion del Estado-nacion. Sin
embargo, aunque este imaginario del inca sea importante en este periodo, ya ha sido
trabajado con amplitud por peruanistas con aportes significativos.

Meéndez (2014) muestra como el imaginario incaico se mantuvo como modelo politico
y cultural en las poblaciones autoctonas o en grupos humanos jerarquicamente menos
favorecidos en el area de Huanta. Y, aunque se haya concentrado en esta region, sus
hallazgos permitieron inferir que dichas formas de pensamiento y practica politica
podrian haber tenido resonancia en otras regiones del pais. Desde un enfoque propio
del arte, Majluf (2009) sostiene que las élites criollas del siglo XIX adoptaron la figura
del inca como simbolo nacional, aunque lo hicieron a través de una imagen roméantica,
mestiza y despolitizada. A su vez, Flores-Galindo (2021) analiza la construccion de
una identidad andina articulada en torno a lo que denomina «utopias andinas» y la
persistencia del mito del inca como simbolo de justicia y orden social. Por su parte,
McEvoy (1997) estudia la formacion del pensamiento politico moderno en el Peru,
sosteniendo que entre 1871 y 1919 se desarrollé una «utopia republicana» en el Peru;
sin embargo, en lo que concierne a nuestros intereses, resalta que el discurso civilista
y republicano rara vez integrd, realmente, lo «indigena» como sujeto politico.

A partir de lo expuesto, es necesario precisar que el aporte del presente trabajo no tiene
como foco la idealizacion de lo incaico, ni la marginalidad a la que fueron sometidos

14



El Museo Nacional de Perti como tecnologia de poder colonialista, 1826-1828

los grupos subalternizados de origen autdctono. Nuestro foco es la agencia del Museo
Nacional peruano como un mecanismo colonizador que logra separar al sujeto real de
su «objeton, al que aqui denominamos materialidad. Esta dinamica reforzoé la ruptura
de la relacion natural y organica que existe en todas las sociedades entre el sujeto y su
materialidad, consolidando una mirada fragmentada y distanciada del pasado.

Hasta este punto hemos examinado brevemente la composicion institucional y la
participacion de los agentes que conforman esta maquinaria, la cual, a través de sus
practicas, perpetia el colonialismo. Esto se manifiesta en la distorsion de la realidad
historico-social de los incas y en la separacion artificial entre el sujeto y su «objeto,
reforzando asi una vision fragmentada y ajena del pasado.

Asimismo, este analisis nos permite comprender las respuestas que se formularon
en ese contexto sobre quién era considerado humano y civilizado. Entonces,
complementando la informacion de los estudiosos acerca del imaginario sobre lo
incaico, para Mariano de Rivero, el «humano» no era el inca real, sino un «inca
idealizado» o, como lo llama Majluf, una imagen de un inca romantizado que se
ajustaba a los parametros occidentales de civilizacion.

Las practicas y sus elementos

Las distorsiones sobre los incas y la separacion del sujeto autoctono de su materialidad
constituyen el resultado final de un conjunto de practicas que, de manera sistematica y
con la participacion del Museo Nacional del Peru, han construido. Estos imaginarios
han sido naturalizados en la memoria colectiva nacional, que, a su vez, se alimenta de
la historia que el Estado nacional peruano ha decidido plasmar de un modo especifico,
consolidando asi una narrativa oficial que perpetia dichas representaciones.

Pero, ;qué es una practica? Desde las ciencias sociales, el concepto de practica ha
sido ampliamente trabajado. Anthony Giddens (1995) propone que las practicas son
el resultado de la interaccion entre la estructura y los agentes, es decir, una dinamica
en la que los individuos y las instituciones se influyen mutuamente.

Por su parte, Michel de Certeau (2000) sostiene que son las practicas cotidianas las que
confirman y reproducen un determinado pensamiento en la sociedad. La historia ofrece
multiples ejemplos que ilustran este esquema planteado por De Certeau. Un caso concreto
es el desacato de una norma o ley, que con el tiempo puede derivar en su anulacion. Esto
se evidenci6 en las medidas dictadas por el virrey Manso de Velasco tras el terremoto
de Lima de 1746, las cuales fueron desobedecidas, generando transformaciones en la
aplicacion de la legislacion, como lo ha estudiado Walker (2009).

Este hecho historico nos muestra la importancia de las practicas en el desarrollo de las
sociedades. En tanto que en el espacio del Museo Nacional han sido las practicas que han
moldeado no solo la seleccion y representacion del patrimonio, sino también la manera
en que se construye y legitima el conocimiento sobre la historia y la identidad del pais.

15



Revista del Archivo General de la Nacion 2024; 39(2); 7-27 Jeremy G. Dioses Camparfia

Entonces, las practicas en el Museo Nacional del Peri estan claramente influenciadas
por esa estructura y por la reafirmacion constante de la epistemologia occidental en su
quehacer cotidiano. En este sentido, los agentes del museo han desempefiado un rol clave
en la actualizacion y reproduccion de elementos heredados del periodo colonial. Entre
estas practicas se encuentran la posesion y gestion de materialidad autoctona —actividad
que, de manera indirecta, fomentaba las excavaciones—, la formacion de colecciones y la
preservacion y exhibicion de la materialidad bajo el rotulo de «lo nacional». Este concepto de
nacion, sin embargo, busca representar una totalidad poblacional homogénea, invisibilizando
las particularidades culturales y étnicas que conforman la diversidad del Pert.

Pero, ;por qué estas practicas pueden considerarse colonialistas? Principalmente,
porque dan continuidad a un sistema de pensamiento establecido durante el periodo
colonial, perpetuando estructuras de poder y control sobre el conocimiento y la
materialidad autoctona®. Ademas, incorporan paradigmas occidentales que el Estado
peruano busca alcanzar y validar como parte de su proyecto modernizador.

Estas afirmaciones encuentran sustento en cartas y documentos oficiales relacionados
con el Museo Nacional del Pert. En el contexto de su creacion, la intencion de reunir
colecciones fue evidente, como lo demuestran registros documentales que detallan la
recopilacion de libros, piezas museables y otros objetos de valor histdrico y cultural.
Estos documentos reflejan un esfuerzo sistematico por conformar un acervo que, si
bien buscaba preservar el patrimonio, también respondia a los paradigmas occidentales
de clasificacion, exhibicion y representacion del pasado.

8 La narrativa museologica no la conocemos con exactitud porque carecemos de fuentes que nos
proporcionen esa informacion; sin embargo, existen listas de elementos que nos permiten observar la
intencionalidad de conservarlas. Esto nos lleva a una idea de jerarquizar qué elementos son aquellos
que se entienden como mas valiosos que otros.

Como se ha sefalado, de acuerdo con la documentacion encontrada, el Museo estaba conformado
por colecciones que consideran tres tipos de «objetos»: minerales, para reconocer la riqueza del pais;
fosiles, para reconocer su contexto y también por la influencia de cientificos preocupados por este
tema, como Darwin, y nuestro foco, que es la materialidad autoctona.

Asimismo, tanto los textos como la jerarquizacion de los objetos dentro del Museo responden a los
esquemas occidentales sobre qué debe ser preservado como parte de la historia del Pert. Esta seleccion
no solo determind qué elementos eran dignos de conservacion, sino que también definié una narrativa
historica en la que ciertos aspectos del pasado fueron llevados al siguiente nivel que es: la exaltacion.
En este sentido, podemos considerar que, al exaltar la organizacion social multiétnica de los incas, se
suprimieron otras memorias, imponiendo una narrativa que ni siquiera preservaba genuinamente el
recuerdo inca, sino una version occidentalizada de su historia.

Por otro lado, la existencia de estas listas represento la primera o una de las primeras veces que se aplicaba
el registro escrito en la historia republicana como un mecanismo institucionalizado para la preservacion
de informacion sobre materialidad autoctona. Este proceso se llevo a cabo dentro de una institucion
creada especificamente para resguardar las memorias del Estado nacional peruano, estableciendo asi un
criterio oficial sobre qué debia recordarse y conservarse como parte del legado historico del pais.

Con la institucionalizacion de estas listas también se establecio el uso oficial de un lenguaje técnico
aplicado a las materialidades. Este aspecto es crucial, ya que conlleva otro fenémeno: la invisibilizacion de
las nomenclaturas originales en favor de términos que desdibujan por completo su matriz epistemologica
autoctona. Asi, un objeto sagrado pierde su connotacion original y es reducido a una categoria como
«objeto precioso gentilico». Es asi que se realiza una transformacién conceptual que modifica su
naturaleza conceptual sacra a una naturaleza propia del mercantilismo o de un capitalismo inicial.



El Museo Nacional de Perti como tecnologia de poder colonialista, 1826-1828

En una carta del 25 de abril de 1826, José Pérez de Vargas le escribe al ministro de
Estado del departamento de Gobierno, informandole que reiteradas veces le habia
escrito al bibliotecario D. Joaquin Paredes y que este ultimo habia hecho caso omiso a
sus constantes solicitudes de donacion de libros para la biblioteca del Museo.

El capricho, terquedad, y especiosos pretextos de que se ha valido el bibliothecario
D. Joaquin Paredes para desentenderse de dar al debido cumplimiento a las
providas ordenes, que el Supremo Gobierno se digno espedir a fin de que se me
entregase un ejemplar de los libros de humanidades, que ecsisten duplicados en
la biblioteca nacional, me obligan a importunar de nuevo a VS. Reclamando de
dicho Paredes el cumplimiento de tan benefica orden’.

Sin embargo, lo relevante de esta comunicacion no es la persona que decidié ignorar
la solicitud de los libros, sino la intencion de José Pérez de Vargas, director del
Museo Latino, de incorporar al Museo Nacional del Peru libros de diversos géneros,
en su mayoria de historia occidental, literatura y otros campos del conocimiento
alineados con la tradicion intelectual europea. Esta eleccion refuerza la orientacion
epistemologica del Museo, evidenciando como, desde sus inicios, la institucion no
solo recopild materialidad autdctona, sino que también promovio un marco conceptual
occidental para interpretar y organizar el conocimiento. «Por mejor decir un caso de
varios autores griegos y latinos, comicos y oradores, historiadores y poetas»'®.

Posteriormente, en 1826, el Dr. Mariano de Rivero envid una carta al ministro del
Interior solicitando el envio de piezas relacionadas con la historia natural para su
preservacion en el Museo Nacional del Pert. Esta peticion refuerza la idea de que el
Museo no solo buscaba consolidarse como un espacio de resguardo de materialidad
autoctona, sino también como una institucion alineada con los modelos museograficos
occidentales, en los cuales incluian colecciones de otros dominios, como en este caso
elementos de la historia natural.

Contestese haber resuelto S. E. el C. de G. se imprima la circular a los Prefectos
para que soliciten y remitan las preciosidades de historia natural que se
encuentraren en sus respectivos Departamentos para formar el Museo Nacional,
y que el Bibliotecario franquee las salas consernientes = Que S.E. quiere se ocupe
por ahora exclusivamente del descubrimiento de la veta de carbon de piedra de la
Ysla San Lorenzo—: y que S.E. se encargara oportunamente de tomar su comida
razion los objetos aqui'’.

9 José Pérez de Vargas al ministro de Gobierno (Lima, abr. 25 de 1826). AGN, MJIB, MN, leg. 72,
doc. 3, f. 1.

10 José Pérez de Vargas al ministro de Gobierno (Lima, abr. 25 de 1826). AGN, MJB, MN, leg. 72,
doc. 3, f.

11 Mariano Eduardo de Rivero al ministro del Gobierno (Lima, mar. 14 de 1826). AGN, MIB, MN, leg. 72,
doc. 5, s.f.

17



Revista del Archivo General de la Nacion 2024; 39(2); 7-27 Jeremy G. Dioses Camparfia

Dos afios después, en 1828, Maria Rosa de la Piedra y Lequerica denuncia al francés
Julio Russon por haber excavado en su propiedad: «El domingo primer dia de Pascua
ha hecho excabar una huaca de mi propiedad el comerciante francés Don Julio
Russon»'?. En la cita podemos observar que hace referencia a la excavacion, sin su
consentimiento, de una huaca en una festividad religiosa judeocristiana. Esa referencia
es un testimonio claro de la imposicion cultural sobre las practicas de religiosidad
local, en donde se utiliza un tiempo religioso judeocristiano para vulnerar una huaca,
y se impone también el criterio de propiedad a todos los otros significados que puede
poseer un espacio ritual como lo es una huaca para las poblaciones autoctonas.

A través de los escenarios expuestos, podemos entender que existen practicas
desarrolladas sobre una matriz de pensamiento colonialista y occidental que atacan
la conexion natural existente entre el sujeto y su produccion cultural —llamada en
este caso materialidad—. A estas practicas afladimos que el lenguaje fue utilizado
para cambiar su denominacion original y superponer un concepto occidental a un
significado autoctono, generandose una incongruencia entre significante y significado.
«[...] suresultado no me es indiferente al saber con evidencia mantiene este caballero
en su poder varias preciosidades gentilicas que me ha extraido de la mencionada
huacay (ibidem). Al colocar el término «preciosidad gentilica» a un espacio entendido
por las sociedades autdctonas como sagrado, se genera una incongruencia entre el
significante impuesto por los occidentales y el significado original autoctono.

En este mismo contexto del siglo XIX, el francés Léonce Angrand escribié un
cuaderno denominado «Antigiiedades peruanas y mexicanas», fechado entre 1833
y 1839, afios que coinciden con su estancia como viceconsul en Lima. La relacion
entre este diplomatico francés y la sefiora Maria Rosa de la Piedra radica es que
ambos emplean nomenclaturas que reflejan las tensiones y debates en torno a la
interpretacion de la materialidad producida en estos espacios. Mientras Angrand,
desde su perspectiva occidental, se centra en las «antigiiedades» como objetos de
estudio y erudicion, De la Piedra, desde su posicion de peruana, también reproduce
conceptos colonialistas que nacen del mercantilismo —por preciosidad— y de una
matriz de pensamiento religioso —por el término de gentiles—. En efecto, se observa
que conviven conceptos creados en el contexto colonial con conceptos creados en el
contexto republicano, todos enraizados en el colonialismo.

12 Maria Rosa de la Piedra y Lequerica al ministro de Gobierno (Lima, abr. 9 de 1828). AGN, MJB, MN,
leg. 72, doc. 7.

18



El Museo Nacional de Perti como tecnologia de poder colonialista, 1826-1828

Tlustracion 1. Caratula del cuaderno de anotaciones de huacos
Fuente: Le musée du quai Branly, 2022

El Dr. Mariano de Rivero, quien fuera el director del Museo Nacional del Perq, escribio
una obra en la que, de manera evidente, reflejo su experiencia acumulada durante
varios afios en dicho puesto. La repeticion de ideas propias de la cultura occidental
fue un elemento presente a lo largo de su libro. Pero, como toda persona, que se ha
desarrollado en un contexto de colonizacion, presenta ideas aparentemente ambiguas;
sin embargo, son comprensibles en un contexto en donde les exigen ser pendulares y
modificar su posicion seglin sea conveniente. En este sentido, durante la creacion del
Estado republicano peruano emergen ideas de diferenciacion con los colonizadores
espafioles. Por eso, Rivero construye un discurso resaltando las bondades de las
producciones culturales, en detrimento de lo occidental.

Vana empresa seria indagar la edad positiva de estos monumentos, faltando todo
apoyo para la investigacion, solo si resulta que son de una época anterior d la
llegada del primer Inca, y que tanto el Peru como Méjico, se hallaban en aquel
entonces en estado mas avanzado en las artes que la mayor parte de las naciones
de la Europa Septentrional (Rivero, 1841, p. 210).

19



Revista del Archivo General de la Nacion 2024; 39(2); 7-27 Jeremy G. Dioses Camparfia

Incluso, en un esfuerzo por localizar el origen de lo que €l entendia por civilizado en
el Pert, formula conjeturas que sugieren esta posibilidad.

El estudiar las obras artisticas peruanas, desde la mas mezquina vasija de barro,
salida de manos del rustico alfarero, y del idolo rudimentario, tosco ensayo del
platero, hasta los monumentos asombrosos de esa admirable arquitectura, a cuya
construccion concurrian millares de seres; se ocurre naturalmente esta pregunta.:
si las artes tuvieron su origen en el Peru y emanaron de la evolucion progresiva
de sus habitantes primitivos. o si, procedentes de otro hemisferio, fueron frutos
derramados en el nuevo suelo por el gran reformador de la civilizacion y sus
sucesores (Rivero, 1841, p. 209).

Lo cierto es que, a pesar de los esfuerzos que realiza por diferenciarse de lo occidental,
no logra salir de los conceptos proporcionados por estas sociedades y reproduce sus
categorias, afectando la base epistemologica propia de la region, que habia sido
desarrollada durante varios siglos por los grupos humanos presentes en esos espacios'>.
En ese sentido, al ser un reproductor del colonialismo occidental, Rivero forma parte
de los casos anteriores comentados en este subtitulo.

Y, al igual que el lenguaje, otro elemento que tienen en comun es que mantienen la idea
de un culto por los elementos materiales, pero este culto, obviamente, era concebido
desde una vision occidental. Razon por la cual un idolo que se consideraba vivo, e
interactuaba con la comunidad en su cotidianeidad, comienza a ser tratado por el
museo como un elemento que debia integrar una coleccion, desnaturalizando toda la
estructura epistemologica que le dio origen a este elemento. Por eso, Rivero reconocia
que los pobladores autoctonos tenian una manera distinta de entender estos elementos:
«Llamaban al oro lagrimas que lloraba el Sol y lo extraian de las minas y lavaderos de
los rios, encontrando & veces pedazos de 35 4 40 onzas, y aun mas» (Rivero, 1841, p.
214). Esta observacion sobre como entendian la materialidad los pobladores autdctonos
es una expresion clara de las distancias epistemologicas que tenia Rivero, por ser
depositario de conceptos occidentales, al acercarse a las producciones materiales.

En ese sentido, es necesario analizar brevemente el marco desde donde pensaban la
materialidad los sujetos occidentales y occidentalizados de este periodo. El culto a
las «preciosidadesy, «antigiiedades», «objetos», no es otra cosa que fetichismo por lo
material ya analizado por sus propios intelectuales europeos'*.

Este fetichismo consiste en centrar la atencion en los llamados «objetosy, desligandolos
de sus contextos culturales y sociales originales, para luego construir a partir de ellos
un discurso sobre la civilizacion. En este sentido, la acumulacion y exhibicion de

13 Podemos ver una continuidad de un pensamiento creado en esta region a través de las civilizaciones
posteriores. Pues, hay iconografia y tecnologias que comparten todas estas civilizaciones, localizadas
en diferentes periodos. Para mas informacion, ver: «Caral: La civilizaciéon mas antigua de América» de
Ruth Shady (2003, 2010, y ediciones actualizadas).

14 Ver al respecto el texto: «Consideraciones intempestivas», publicado en 1874.

20



El Museo Nacional de Perti como tecnologia de poder colonialista, 1826-1828

materialidad no solo servia para documentar el pasado conforme a la vision del Estado
nacional, sino que también legitimaba la idea de ser portadores de la civilizacion por
sus antepasados. Entonces, los Estados nacionales americanos del siglo XIX utilizaron
sus museos como instrumentos para reafirmar su aspiracion de modernidad y progreso
bajo los parametros impuestos por Occidente.

En la realidad occidental, el sujeto se vincula con el objeto en otra logica, salvo por algunas
semejanzas a la existente en América. Para Violette Morin (1971), el sujeto y el objeto
se relacionan en un marco filosofico, ejecutando esta exploracion a través del concepto
de sujeto biografico, el cual forma parte de la intimidad activa del usuario. Asi, ambos
se utilizan y modifican reciprocamente, y envejecen en forma conjunta. Ademas, estos
objetos pueden, incluso, dejar de ser funcionales y ser valiosos por las cargas emocionales
depositadas por sus usuarios. Lo planteado por Morin nos permite observar, entre muchas
otras cosas, dos escenarios de la relacion entre el sujeto y el objeto. El primero es que existe
un vinculo emocional del sujeto con este tipo de objeto que ella llama biografico; el segundo
es que con los coleccionistas y los museos se quiebra este vinculo entre el sujeto autdctono
y la materialidad autoctona, como ya hemos observado en los anteriores subtitulos.

Por otro lado, Stallybrass (2012) desarrolla un texto en el que reflexiona sobre la
dimension de los objetos y su relacion con la memoria y la identidad. Su analisis parte
de una experiencia personal: la muerte de un amigo y las preguntas que surgieron
entre sus allegados fueron sobre el destino de sus prendas y sobre quién se quedaria
con ellas. «[...] Empecé a creer que la magia de la ropa radica en el hecho de que nos
recibe: recibe nuestro olor, nuestro sudor; incluso recibe nuestra formay (2012, p. 10).
Entonces, en las sociedades occidentales se observa una aproximacion particular del
sujeto al objeto, en la que los objetos adquieren una dimensioén simbolica y afectiva.
Esto se evidencia en las reflexiones de Stallybrass, quien, a través de su experiencia
personal, muestra como las personas proyectan cargas emocionales en la materialidad,
dotandola de significados que van mas alla de su funcion original.

Asimismo, en el capitulo II desagrega aun mas, y explora la existencia del fetichismo
en los objetos. Y dice que «El capitalismo es el proceso de universalizacion de la
produccion de mercancias» (STALLYBRASS, p. 1). Pero, ;qué es lo que convierte a
los objetos, como el saco de Marx, en mercancias? Lo que convierte a los objetos en
mercancias es su valor de cambio. En este sentido, cuando se fetichiza el objeto, en
realidad se esta fetichizando el valor de cambio y se aparta el valor emocional de él.

Ambos autores nos recuerdan que los seres humanos, indistintamente de la cultura,
se vinculan con las producciones culturales materiales (o materialidad). Esta realidad,
consciente para ellos, convierte la agencia de los coleccionistas y de los museos en
un hecho aun mas necesario para el analisis, pues entienden este vinculo entre sujeto-
materialidad («objeto») y aun asi destruyen o ignoran el vinculo existente entre el
sujeto autoctono y su materialidad.

Pero, {qué mas se sabe de lo que en el presente trabajo llamamos materialidad autéctona?

21



Revista del Archivo General de la Nacion 2024; 39(2); 7-27 Jeremy G. Dioses Camparfia

Aproximaciones al concepto de materialidad autéctona

La materialidad es una idea que ha sido investigada por la arqueologia, ya que su
enfoque principal son los restos que subsisten de las sociedades que existieron en un
lugar especifico.

El concepto de materialidad, desde su concepcion en la arqueologia a fines de la
década de 1980 (Miller 1987) hasta su incorporacion dentro de las propuestas que
hacen un llamado al «retorno a las cosas» (Buchli 2002; Durham 2005; Meskell 2005;
Olsen 2010; Tilley 2007), se encuentra ligado a la idea de que las relaciones sociales
se constituyen a través de las practicas materiales (Muro y Fernandini, 2019, p. 5).

El concepto aportado por estas ciencias sociales constituye un buen inicio para
entender mejor el lugar que ocupan las producciones materiales en las sociedades
andino-amazonicas, en el contexto de la colonizacion. Evidentemente, que, por
las caracteristicas comentadas por Rivero y otros especialistas de su época, las
caracteristicas rituales que le otorgaban estas sociedades superan una funcion
unicamente vinculada con las relaciones sociales, sino que influyen en la construccion
epistemologica sobre la cual se apoya el desarrollo de estas relaciones.

El tiempo, en nuestra cultura, esta representado por las serpientes sagradas Yacumama
y Sachamama, «Amaros» o «Chokoras» que son dos serpientes entrelazadas (que es
facil confundirlas con una anfisbena) (dibujo N.° 14), una con la cabeza implantada en
el Uku Pachay laotracon lacabeza en el Hanan Pacha (dibujo N.° 15) aquello representa
la oscilacion eterna del tiempo, que va de una esfera minima, interior, epicentro o Uku
Pacha (de donde emerge el futuro), hacia una gran esfera, maxima o periférica, Hanan
Pacha (a donde marcha el pasado, por eso el «viajero del tiempo marcha mirando al
pasadoy) y que tiene el ombligo o «estbmago» en la esfera que representa lo que capta
nuestra conciencia o Kay Pacha; conciencia que, eventualmente, puede ampliarse o
puede reducirse; pero que nos recuerda que nunca debemos «alejar “el estomago” del
aqui y del ahora», porque este error es la principal fuente del desequilibrio y por tanto
de la enfermedad (Lajo, 2005, pp. 135-136).

Como nos muestra Javier Lajo, estas producciones contenian informacién de una
epistemologia que incluia conceptos vinculados con el tiempo, las realidades espaciales
(dimension fisica tangible y otras que se encuentran mas alla de esta), conceptos
de la vida y la muerte, entre otros. Es sobre estas nociones que se desarrollaron las
divisiones espaciales, econdmicas, politicas, religiosas, entre otras. En este sentido,
la materialidad es la produccion de un pensamiento complejo vinculado con una
produccion material a partir de la cual se desarrollaran las actividades de las sociedades
fundamentadas en la epistemologia andino-amazonica.

En adicion a los aportes de Lajo, la revision de fuentes documentales nos proporciona

observar la continuidad de patrones de las practicas sociales andinas con relacion a los
huacos (materialidad). Pues, en las historias del manuscrito de Huarochiri se observa

22



El Museo Nacional de Perti como tecnologia de poder colonialista, 1826-1828

constantemente la relacion que tienen los habitantes de esa zona con los(as) huacas,
interpretados como sagrados. En las historias de los hijos del sefior de Huarochiri
(petrificados por castigo), Tamtaflamca y algunos de su pueblo Lahuaytambo (son
venerados), Cavillaca (es venerada).

A partir de lo observado, entendemos que, en el imaginario de estos pueblos, la
relacion que tienen con los materiales no es equivalente a la existente entre los sujetos
occidentales y sus producciones. Las piedras no son preciosidades, no son entendidas
a partir de conceptos mercantilistas, no son objetos, porque son seres que estan vivos,
tampoco son artefactos arqueoldgicos.

Entonces, siguiendo la linea argumentativa, la materialidad es la sustantivacion de
una accion (materializar) divina que interviene en el cotidiano de las personas que
componen estos pueblos, en donde algunas de ellas pasan a convertirse en elementos
de culto.

Esta realidad epistemoldgica revela la estructuracion de las ideas que fundamentaban
a las sociedades andino-amazonicas, donde las relaciones entre la realidad objetiva y
la realidad subjetiva son dindmicas y se manifiestan constantemente en su cotidiano.
Se puede ver esto en Rostworowski (1986) (1999) sobre el estudio de la participacion
de los mallquis en la guerra de los incas. Sobre la participacion de las huacas en las
actividades politicas, se puede ver a D’Altroy, T. N., & Hastorf, C. A. (2001).

Las préacticas de religiosidad andina durante el siglo XIX no desaparecen, a pesar
de lo que representd la extirpacion de idolatrias durante el periodo colonial, ni
posteriormente con la influencia del discurso cientificista. Estas expresiones son
evidenciadas por las observaciones de viajeros que presencian rituales andino-
amazonicos, como Scherzer, quien menciona: «[...] pues también ahora, alli donde
los peruanos mestizos, convertidos a la religion catélica, no han perdido nada de su
antigua supersticion, pero si la mayoria» (1969, p. 64). Asimismo, estan los rituales
en las montanas; las fiestas patronales; las peregrinaciones, como en la festividad del
Sefior de Qoyllur Rit’i (Cuzco), ver a Sallnow (1987); entre otras expresiones.

Por lo expuesto, la practica de apropiarse de la materialidad de las civilizaciones
autoctonas y fragmentacion de la relacion entre el sujeto y su materialidad no solo
representa una accion que debilita dicha conexion, sino que adquiere una complejidad
aun mayor cuando se considera que muchos de estos objetos poseen una naturaleza
ritual. Lo ritual posee una serie de significados que estan vivos en la cultura que los
produjo y son operativos e influyentes en el desarrollo historico-civilizatorio de su
sociedad; pues, como lo revelan las fuentes, las practicas de religiosidad autdctona
seguian vigentes.

Asimismo, esta fragmentacion entre los pobladores locales y su materialidad

acarrea una consecuencia compleja que es la imposibilidad de ser sujetos capaces de
reflexionar, desde su propia cosmovision, sobre la realidad en la que se encuentran.

23



Revista del Archivo General de la Nacion 2024; 39(2); 7-27 Jeremy G. Dioses Camparfia

Conclusiones

El contexto en el que se desarrollaron estos procesos estuvo influenciado por el final del
periodo colonial, pero, sobre todo, por la continuidad del colonialismo y la emergencia
de los nacionalismos. Estos factores otorgaron a los museos un caracter ambivalente:
por un lado, buscaban desvincularse superficialmente de su antiguo colonizador, pero,
por otro, reproducian sus patrones de civilizacion, abrazando el nacionalismo.

La existencia del Museo Nacional del Peru y la agencia de Mariano Eduardo de
Rivero constituyen ejemplos especificos de una realidad mas amplia, que no se
limitaba a Lima, sino que se extendia a otras regiones de América. Tanto la institucion
como la figura del director fueron evidencia de que el colonialismo no desaparecid
con la independencia, sino que se transformo y se convirtidé en un elemento clave
en la construccion del discurso fundacional de la Reptblica peruana. Este discurso
presentaba al pais como un Estado civilizado, cuya legitimidad se basaba en la
evidencia material de civilizaciones autdctonas (especificamente inca), en la posesion
de colecciones de animales disecados y en la acumulacion de libros occidentales
considerados fundamentales para la instruccion de la poblacion.

Las listas de objetos que el Museo Nacional de Historia consideraba importantes
reflejan estos criterios. Aunque se les otorgd un cuidado especial a elementos de la
materialidad autdctona, como los objetos incas, también se valoraron otros tipos de
colecciones, como animales disecados, libros antiguos y pinturas. Esto evidencia que
la preocupacion del Museo no se limitaba a la cultura denominada prehispénica, sino
que también buscaba replicar los modelos europeos de preservacion y exhibicion,
legitimando su propio estatus dentro de un paradigma occidental.

Hacia el final de su carrera, Mariano Eduardo de Rivero consolido su vision en el libro
«Antigiiedades peruanas», una obra que sintetiza sus ideas sobre la materialidad de
las sociedades autoctonas. En este trabajo, Rivero reafirma su intencion de demostrar
que el Pert era un Estado nacional civilizado, respaldado por un pasado glorioso
representado en el imaginario de la civilizacion inca, reforzando asi la construccion de
una identidad nacional alineada con los canones de la modernidad occidental.

La documentacion sobre el Museo Nacional del Peri y el texto de Rivero son
manifestaciones de como se logré fragmentar, al menos parcialmente, la relacion entre
el sujeto autoctono y su materialidad. Al mismo tiempo, se credé un imaginario que
idealizaba el pasado inca, virtualizando su presencia como pilar en la construccion
de la nacion peruana. Sin embargo, esta representacion excluia a los verdaderos
herederos de los incas, quienes no fueron considerados actores fundamentales en la
edificacion del Estado, sino mas bien fueron desplazados en favor de una narrativa
que privilegiaba una vision occidentalizada del pasado prehispanico.

Finalmente, la materialidad, como la concrecion de un proceso transformador de las
deidades en un elemento material, constituye un concepto propio de la epistemologia

24



El Museo Nacional de Perti como tecnologia de poder colonialista, 1826-1828

autoctona que evidencia una ldgica diferente a las impuestas por el Museo Nacional del
Peru. Esta abstraccion es la prueba mas clara que demuestra una imposicion colonialista
en la narrativa elaborada por el Museo Nacional del Pera sobre la materialidad autoctona,
y visibilizarla es una forma de abrir debate sobre esta violencia epistemologica que
fragmento la relacion entre el sujeto autoctono y su materialidad, la cual permitié la
anulacion de este sujeto y acarred la emergencia de un modelo adaptado a las exigencias
occidentales para ser civilizado: el inca imaginado por Rivero.

Referencias
Fuentes primarias
*  Documentos manuscritos

Archivo General de la Nacion (AGN).

Ministerio de Justicia, Beneficencia e Instruccion, Museo Nacional (MJB, MN),
legajo 70, documentos 3, 5y 7.

» Impresos

Avila, F. de. (1966). Dioses y hombres de Huarochiri: Narracién quechua recogida
por [...]. Museo Nacional de Historia e Instituto de Estudios Peruanos.

Crevaux, J. (1883). Voyages dans 1’Amérique du Sud. Librairie Hachette et Cie.
https://archive.org/details/voyagesdanslamOOcrevuoft/mode/2up

Garcilaso de la Vega, E. (1609). Primera parte de los commentarios reales, que tratan
del origen de los Yncas, reyes que fueron del Peru [...]. En la officina de
Pedro Crasbeeck. https://archive.org/details/primerapartedelo00vega/page/n5/
mode/2up

Guaman Poma de Ayala, F. (1615). La nueva corodnica y el buen gobierno. Det Kongelige
Bibliotek. http://www5.kb.dk/permalink/2006/poma/titlepage/es/text/

Rivero, M. E. de, & Tschudi, J. D. de. (1851). Antigiiedades peruanas. Imprenta
Imperial de la Corte y del Estado.

Scherzer, K. (1969). Visita al Peru en 1859. En E. Nufiez (Ed.), Viajeros alemanes
al Peru: Cuatro relaciones desconocidas de [...] (pp. 61—130). Universidad
Nacional Mayor de San Marcos.

Fuentes secundarias
Akassi, C.A.(2022). E1Muntu: Propuestadeuna epistemologia africana para descolonizar

los imaginarios y los discursos latinoamericanos sobre las identidades.
Sociocriticism, XXXVI (1). https://interfas.univtlse2.fr/sociocriticism/3260

25



Revista del Archivo General de la Nacion 2024; 39(2); 7-27 Jeremy G. Dioses Camparfia

Basadre, J. (1971). Introduccion a las bases documentales para la historia de la
Republica del Peru con algunas reflexiones (Vol. 1). Ediciones P.L.V.

De Certeau, M. (2000). La invencion de lo cotidiano. Universidad Iberoamericana,
Departamento de Historia e Instituto Tecnologico y de Estudios Superiores
de Occidente. (Trabajo original publicado en 1990).

D’Altroy, T.N. (2001). The Cultural Setting. En T. N. D’ Altroy & C. A. Hastorf (Eds.),
Empire and Domestic Economy (pp. 27-53). Kluwer Academic Publishers.

Dioses, J. (2020). La escritura, la Ilustracion europea y el mito del Buen Salvaje: El
caso de la Sociedad de Amantes del Pais, Lima (1791-1794) (Tesis doctoral).
Universidade Federal de Juiz de Fora. https://repositorio.ufjf.br/jspui/
bitstream/ufjf/11866/1/jeremygibrandiosescampana.pdf

Dioses, J., & Olender, M. (2023). Denaturalization and occidental narrative to the
detriment of the materiality of Moche and Tupinamba. En C. A. M. Jedlicki,
N. Oosterman, & R. Christofoletti (Eds.), Colonial heritage, power and
contestation: Negotiating decolonisation in Latin America and the Caribbean
(pp. 173—188). Springer Nature Switzerland.

Flores-Galindo, A. (2021). Buscando un Inca: Identidad y utopia en los Andes.
Editorial Horizonte. (Trabajo original publicado en 1986).

Giddens, A. (1995). La constitucion de la sociedad: Bases para la teoria de la
estructuracion. Amorrortu. (Trabajo original publicado en 1984).

Guibovich, P. (2002). Bibliotecas, archivos e investigacion historica. Historica, 26 (2),
577-659.

Lajo, J. (2005). Qhapac Nan: La ruta inka de la sabiduria. Centro de Estudios Nueva
Economia y Sociedad.

Luque Talavan, M. (2012). Los libros de huacas en el virreinato del Pert: Fiscalidad
y control regio en torno a los tesoros prehispanicos enterrados. En T. Muiioz
(Coord.), La moneda: Investigacion numismdtica y fuentes archivisticas (pp.
293-311). Universidad Complutense de Madrid e Archivo Historico Nacional.

McEvoy, C. (1997). La utopia republicana: Ideales y realidades en la formacion de la
cultura politica peruana (1871-1919). Pontificia Universidad Catdlica del Pert.

Méndez, C. (2014). La republica plebeya: Huanta y la formacion del Estado peruano,
1820—1850. Instituto de Estudios Peruanos.

26



El Museo Nacional de Perti como tecnologia de poder colonialista, 1826-1828

Morin, V. (1971). El objeto biografico. En A. A. Moles, et al., Los objetos (pp. 188—198).
Editorial Tiempo Contemporaneo.

Pérez Vejo, T. (2012). Historia, antropologia y arte: Tres sujetos, dos pasados y una
sola nacion verdadera. Revista de Indias, LXXII (254), 67-92.

Riviale, P. (2000). Las primeras instrucciones cientificas francesas para el estudio
del Pert prehispanico (siglos XVIII y XIX). Bulletin de I’Institut Frangais
d’Etudes Andines, 29 (1), 29-61.

Rostworowski, M. (1986). Pachacutec Inca Yupanqui (2.* ed.). Instituto de Estudios
Peruanos. (Trabajo original publicado en 1953).

Rostworowski, M. (1999). Estructuras andinas del poder: Ideologia religiosa y politica.
Instituto de Estudios Peruanos. (Trabajo original publicado en 1983).

Sallnow, M. (1987). Pilgrims of the Andes: Regional cults in Cuzco.

Scott, J. (2011). Conceptualising the social world: Principles of sociological analysis.
Cambridge University Press.

Stallybrass, P. (2012). O casaco de Marx: Roupas, memoria, dor. Auténtica. (Trabajo
original publicado en 2007).

Walker, C. (2009). Colonialismo en ruinas: Lima ante el terremoto y tsunami de 1746.

En Didlogos con el Peru: Ensayos de historia (pp. 130-190). Pedagogico
San Marcos.

27



